



以四川博物院"艺术与生命:瓦列里・列德涅夫作品展"为例

四川博物院

在全球化浪潮中,国际展览的使命和作用已从 早期"介绍外国艺术"逐步升级为"促进文明交流互 鉴"。然而,由于历史语境、审美习惯与社会经验等方 面存在差异,外来艺术的核心精神往往难以被本土 受众真正理解。以俄罗斯现实主义绘画为例,巡回画 派的艺术特点和其所承载的独特人文记忆,与中国 观众的认知经验存在距离,易形成"看得懂审美但看 不懂文化"的浅层体验。而在中俄建交75周年的背 景下,四川博物院举办的"艺术与生命:瓦列里·列 德涅夫作品展"(以下简称"列德涅夫作品展"),需凸 显"巴蜀视角",让本地观众感知俄罗斯艺术与四川 的关联,而非将其视为一场"遥远的外国画展"。这就 促使策展逻辑从以"展品"为中心转向以"受众认知" 为中心。但随之而来的核心问题是:国际展览如何超 越"外来展品+本土标签"的表层结合,通过系统性

策展策略,实现"可感知、可共鸣、可参与"的在地化 转换,最终达成跨文明的深层对话。

当前关于展览在地化的研究多集中于实践经 验总结,或从大众传播视角探讨信息传递机制,或 基于博物馆学角度分析空间体验,而对文化动力 学的整体性揭示仍显不足。现有研究成果尚未有 效整合跨学科理论资源,也未能系统解构"文化解 码——再编码——共鸣生成"这一完整逻辑链,从 而难以深入阐释在地化过程中如何实现双向文化 价值共创。本文将以列德涅夫作品展为主要案例, 结合其他国际展览进行对比分析,旨在构建一个 "文化解码——再编码——共鸣生成"的动态模型, 并通过"叙事重构——空间编码——互动传播"等 具体路径的拆解,揭示跨文化展览在地化转型的 内在逻辑与运作机制。



"蜀地印象"单元

"心灵写照"单元



《有牦牛的山间风景》

### 理论基础与在地化核心内涵

核心理论阐释。全球在地化理论由美国学者罗 纳德·罗伯森于20世纪90年代初提出,其核心主张 是超越"全球化单一化"与"地方主义排他性",强 调"全球与地方相互塑造、生成新意义"。在国际交 流展览中,展品并非仅是"被动展示的客体",而是 与在地文化"主动对话的主体"。如俄罗斯现实主 义绘画的写实传统,与巴蜀文化的生活美学结合, 生成"对生命共同尊重"的新意义,这是在地化的 深层逻辑。

文化翻译理论则侧重强调策展人作为"文化译 者"的作用。策展人需在忠于外来艺术核心精神的 前提下,用本土文化语言对其进行再编码,这不仅 是展品说明的本土化,更是精神价值的提炼。如列 德涅夫作品中对自然的洞察和描绘,需通过四川 观众熟悉的青城山、川西高原等意象转译,才能实 现有效传达与情感共鸣,避免陷入符号堆砌的审 美惯性中。

斯图亚特·霍尔"编码/解码"模型的受众接受

理论,揭示展览传播的复杂性,展览意义并非由策 展人单向决定,而是观众结合自身文化背景进行 协商式解读的结果。在"列德涅夫作品展"中,部分 观众对灯光设计提出建议(对抗解读)、或对作品 意义进行个人化阐释(协商式解读),均表明观众 是展览意义的积极共建者。因此,在地化需建立有 效的反馈机制,识别解读差异并持续优化策展 策略

展览在地化的内涵。国际展览在地化的本质是

跨文化传播中的适应性转化。它需满足两重要求:一 是要恪守本真性底线,保持外来艺术的核心特质(如 俄罗斯绘画的写实肌理、人文精神)。二是应力图实 现共鸣性目标,即激活本土观众的认知经验(如巴蜀 的自然景观、生活情感),使外来艺术成为观察本土 文化的镜子,同时使展览成为理解外来艺术的钥匙。 其终极目标是双向对话而非单向输出,既让俄罗斯 艺术通过新视角获得跨文明认知,也让观众通过外 来艺术重新发现本土文化的价值。

# 案例比较与在地化实践挑战

在地化模式的多维对比。列德涅夫作品展通过叙事重构、空 间编码与互动传播三维策略,较为完整地呈现了国际展览在地 化实践的流程。但国际展览的在地化实践并非单一范式,不同文 化主题、不同合作目标的展览,其在地化逻辑与策略选择上存在 显著差异。为更系统地梳理在地化策展的多元路径,清晰界定不 同模式的核心特征与适配场景,需将列德涅夫作品展与其他具 有代表性的国际展览案例进行横向对比。本文选取侧重历史文 明深度阐释的"意大利之源:古罗马文明展"和聚焦机构长期合 作的维多利亚与阿尔伯特博物馆"包里包外"展览作为研究对 象,从策展目标、核心策略、实践成效等维度进行剖析,进而区分 三种在地化主导模式:"事件型""学术型"与"战略型"。

如下表所示,三种模式在目标导向、策略选择与理论依托上 各具特点:

| 策展<br>案例               | 在地化<br>模式 | 策展<br>目标   | 核心<br>策略          | 理论<br>关联          | 优势                  | 主要 挑战                            |
|------------------------|-----------|------------|-------------------|-------------------|---------------------|----------------------------------|
| 瓦列里•<br>列德涅夫<br>作品展    | 事件型       | 短期文<br>化交流 | 叙事重<br>构、互<br>动传播 | 文化翻<br>译、受众<br>接受 | 短期共 鸣强、参            | 持续性<br>不足<br>深度挖<br>掘有限          |
| 意大利<br>之罗马<br>明展<br>明展 | 学术型       | 学术研究、历史阐释  | 文物汇<br>集、宏<br>大叙事 | 策展学、<br>跨文化<br>传播 | 历史脉络<br>清晰、学<br>术性强 | 宏大叙事适配 本土认 知难                    |
| 维亚尔博包外多与伯物里展           | 战略型       | 商作、村村 共建   | 商业空间 化、在地收藏       | 场域理<br>论、再媒<br>介化 | 可持续<br>性强、影<br>响力广  | 商值 术 衡 相 平 衡 相 平 衡 相 平 衡 相 平 衡 相 |

三种模式各具适配场景:"事件型"以短期文化事件为核心, 侧重情感共鸣,适合时效性强的活动;"学术型"以历史阐释为核 心,侧重知识传递,适用于古代文明、历史考古类主题展览;"战 略型"则以长期机构合作与品牌共建为核心,侧重资源整合与可 持续影响,适用于馆际战略合作项目。

在地化实践的核心挑战。当前,国际展览在地化实践主要面 临三大挑战:一是符号堆砌陷阱。部分展览简单地套用大众熟知 的本土标签(如熊猫、川剧脸谱等),未能深入挖掘可引发跨文化 共鸣的普世价值和情感体验,导致文化转译停留于表面,这不符 合在地化理论的动态共生。二是商业化与学术性平衡难题,如维 多利亚与阿尔伯特博物馆"包里包外"展览需在商业合作框架中 保持学术严谨性,避免因过度迎合市场而削弱文化表达的准确 性。三是可持续性不足,以列德涅夫作品展为代表的"事件型"展 览虽短期效果显著,但缺乏长期交流机制,展览结束后四川题材 作品未形成长期研究和展示计划,观众反馈未转化为后续合作 基础。从中可以看出,如何从"单次项目"向"长期效益"转型,是 提升在地化实践深度的重要课题。

## 在地化实践路径:"列德涅夫作品展"的三维策略验证

列德涅夫作品展有效验证了"文化解码——再 编码——共鸣生成"这一理论模型的可行性,其核 心策略聚焦"叙事、空间、互动",形成完整的在地 化路径。

叙事框架重构:从"原境叙事"到"在地对话"。 叙事重构是在地化的关键环节。本次展览摒弃了 依时间排序和按题材分类的传统逻辑,通过"精 选——对照——转译",实现俄罗斯艺术与巴蜀文 化的对话。

在"精选"环节,策展团队从列德涅夫1970至 2023年间的创作中精选 170幅作品(70幅水彩、100 幅油画),并特别设置"蜀地印象"单元。列德涅夫曾 二十余次到访中国,创作了大量以四川风土为题材 的作品,如《青城后山的雾》《四川阿坝的婚礼》等。展 品已有的在地化倾向,使得叙事建构具备内在合理

性,避免本土元素植入的生硬感 在"对照"环节,通过构建"俄罗斯艺术家眼中 的巴蜀"与"巴蜀观众眼中的故乡"的双重视觉场 域,强化文化间的互文与映照。例如在《青城后山 的雾》这幅作品旁设置青城山实景视频投影,将俄 罗斯绘画中的光影分层法与观众所熟悉的自然景 观进行比对。这种设置既展示了俄罗斯写实技法 的精妙,也让观众在熟悉的场景中更好地感知绘 画艺术的魅力;《有牦牛的山间风景》作品也同样 采用了这一对照性展示方式。通过川西高原真实 的影像和油画作品中青灰山峦、深绿冷杉与散落 牦牛的互相映照,进一步强化视觉与文化的双重 共鸣。

在"转译"环节,致力于挖掘并凸显人类共通的 情感体验,以此推动观众解读从浅层的"文化猎奇" 到深度的情感共鸣。展览以《四川阿坝的婚礼》作为 压轴作品,通过灯光、布局、展线设计等综合性的展 示手段有意识地强化作品中蕴含的共通情感。如通 过灯光设计突出作品中的人物神情与生活器物、在 展厅轴线尽头设置独立沉浸区域等,强化了这幅作 品的重要性以及其中蕴含的情感细节,建立艺术作 品与观众现实生活之间的链接,从而实现文化转译 的理论意图

空间与媒介再编码:从"标准展厅"到"混合场 域"。展览空间不仅是展品"容器",更是文化再编码 的载体,通过材质、色彩、光影与新媒体的融合,构建 可感、可触、可互动的场域,支撑文本叙事落地。

在色彩与光影设计上,展览以四川的自然与文 化特质为视觉线索,整体色调以暖白、原木、青灰为 主,避免与油画的厚重感冲突,既呼应巴蜀温润包容 的地域气质,也有效衬托油画本体的色彩张力。光影 设计摒弃均匀照明的模式,采用叙事性光效:"蜀地 印象"单元运用漫射光源模拟川西云雾的朦胧意境; "诗意空间"单元以暖黄色渐变模拟俄罗斯晨光;"心 灵写照"单元则用单点聚光突出人物肖像细节。灯光 不再是辅助工具,而成为叙事本身的延伸,潜移默化 地引导观众的情绪节奏,达成光影叙事的美学与传

播效果。 通过"再媒介化"与"跨媒介融合",展览进一步 打破传统展陈边界。"再媒介化"实践中,复原了列德 涅夫的画室,将二维静物转化为三维空间,让观众 "走进作品场景",削弱与作品的距离感。"跨媒介融 合"则结合视频投影(艺术家创作花絮)、对比展板 (作品与实景对比)、故事化导览(语音讲解巴蜀题材 创作背景),为观众提供视觉、听觉、触觉多重解码路 径。这种以观众认知习惯为中心的设计,与博物馆传 播中的"以人为中心"理念相契合,显著增强了展览 的沉浸感与传播包容性

互动传播分层适配:从"旁观者"到"参与者"。基 于斯图亚特·霍尔"编码/解码"模型的受众接受理 论,展览设计了分众化的互动机制,推动观众从信息 的接收者转变为共同生产者,从而实现博物馆展览 的教育和传播功能。

在导览设置上,针对不同受众需求采取差异化 设计:面向儿童群体采用情境故事导览(如"列德涅 夫爷爷画牦牛的故事"),以拟人化和情节性增强展 览趣味;面向普通观众,邀请艺术史专家讲解俄罗斯 绘画艺术与巴蜀生活美学的关联;针对专业观众及 艺术爱好者,提供技法细节手册与创作背景导览手 册,避免"一刀切"的传播盲区。

互动区则成为"意义共创载体",设置了蜀绣与 油画拼贴区与留言本两类互动场景。在蜀绣拼贴 区,观众可在蜀绣底料上添加俄罗斯元素,实现巴 蜀传统工艺与俄罗斯艺术的即兴融合。优秀作品 在展厅展示,让观众真正成为展览的参与者。故事 留言本收集了上千条"我与俄罗斯/四川的故事", 既直观反映了在地化策展的情感成效,也为未来 策展提供了宝贵的受众认知数据,建立起可持续 的反馈与优化机制。

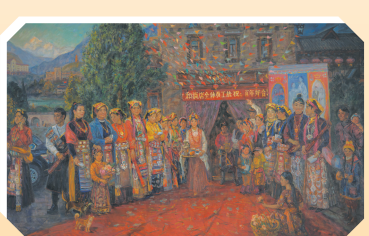


互动区

展厅实景



文创展示区



《四川阿坝的婚礼》

## 在地化的价值共生与未来展望

价值共生的核心内涵。成功的在地化实践能够实现"外来艺 术——本土文化——跨文明对话"三重价值的共赢。以列德涅夫 作品展为例,对俄罗斯艺术而言,通过不同文化视角的解读,其 作品中被赋予自然敬畏与生命礼赞的人文精神获得新的阐释空 间,从而实现在中国语境下的意义再生;对本土观众而言,外来 艺术成为反观自身文化的媒介。观众可借由他者视角重新认识 四川地区的自然与人文价值。就跨文化传播而言,展览验证了双 向激活的可能。外来文化经由在地转译得以广泛传播,本土文化 通过不同视角的展现获得新的生命力,从而为构建平等、互鉴的 文明对话提供了实践范式。

未来策展的发展路径。基于展览案例分析与理论模型,中国 博物馆在国际展览在地化实践中可从以下三方面进行深化:-是推动多学科融合,策展过程中引入社会学、数据分析与传播学 等专业力量,共同参与"文化解码"与"效果评估",提升策展策略 的科学性与系统性。二是强化科技赋能,构建线上线下融合的传 播模式,如通过AR、VR技术、云展览和社群互动等方式拓展展 览的时空边界与受众参与维度。三是倡导跨文化共创,邀请国外 艺术家、研究人员参与在地调研和策划,联合社区居民、高校学 者等共同参与阐释与教育活动,使在地化策展真正成为一个持 续演进、多方共建的文化实践机制。

## 结语

"艺术与生命:瓦列里·列德涅夫作品展"的在地化实践,体 现了"文化解码——再编码——共鸣生成"这一模型的有效性。 在地化的本质是文化翻译,用本土文化"语言"转译外来艺术的 "原文",既保留原文的本真性,又凸显译本的本土性。而在地化 的核心路径是"叙事重构——空间编码——互动传播"的三维协 同,以实现展览可感知、可共鸣、可参与的效果。在地化的目标是 推动文明互鉴中"价值共生",使国际展览成为双向交流的平台, 而非单向的文化展示。本文基于特定地域与文化案例展开研究, 未来可进一步将本模型置于更多元的文化地理语境中加以检验 与修正,以提升其对不同语境下策展实践的指导作用。

(执笔:周诗卉)



《青城后山的雾》