盖弓帽装配在车盖弓末端,其上设计有凸出的棘爪,用 于钩住车盖帷幔的缯帛,从而将车盖撑开。楚墓中的盖弓帽 通常与其他车马器一同出土于墓室或车马坑,有的直接套于 车盖弓末端。春秋楚墓盖弓帽的出土较少,而到战国楚墓盖 弓帽已在车伞盖上普遍使用,成为伞盖标准构件。武王墩出 土的盖弓帽一共出土103件,其中南一室出土10件,南二室 出土93件。南二室盖弓帽资料相对完整,是为本文研究的

#### 器型分类

按照盖弓帽盖身的形状、盖帽的形态、颈部的粗细、器身 的弧度以及侧钩的大小,可分为A、B、C、D四型,A型20件, B型47件,C型24件,D型2件。

A型,20件。呈直筒形,顶部平坦,无颈部,上粗下细不明 显,器身弧度小。

Aa型,1件。顶部平坦,器身长,顶部到中部呈现上细下 粗。侧钩粗,中间有棱。SⅡ:260,长9.8、孔径1.4、壁厚0.1厘 米。(图一:1)

Ab型,19件。平底,器身短,上细下粗。SⅡ:504,长4、孔 径1.1、壁厚0.1厘米。(图一:2)

B型,47件。圆筒形,短颈,顶部呈钉帽状。器身有弧度, 呈花瓶状,上粗下细明显。

Ba型,1件。钉帽大且厚,顶部与底部大小一致。颈部细, 器身无弧度,颈部至底部上细下粗。SⅡ:722,长6、孔径1.4、

壁厚0.1厘米。(图一:3) Bb型,1件。钉帽大,颈部细,器身有弧度,侧钩顶部呈波 折状。SII:297,长6、孔径1.4、壁厚0.1厘米。(图一:4)

Bc型,6件。钉帽大且厚,颈部细,器身细长,有弧度。SⅡ: 812,长5.7、孔径1.2、壁厚0.1厘米。(图一:5)

Bd型,16件。器身小巧,钉帽小,颈部细,上细下粗,器身 有弧度。S II:877,长5.4、孔径1.3、壁厚0.1厘米。(图一:6) Be型,23件。器身小巧,钉帽小且薄,颈部细,器身有弧 度。SⅡ:1118,长4.7、孔径1.2、壁厚0.1厘米。(**图一:7**)

C型,24件。顶部小,颈部细长,呈沙漏状,上细下粗。侧 钩各不相同。

Ca型,11件。呈筒形,平底,颈部细长,上细下粗明显。 SⅡ:1229,长6.5、孔径1.4、壁厚0.1厘米。(图一:8) Cb型,8件。筒形,平底,钉帽大,颈部细。SⅡ:1330,长

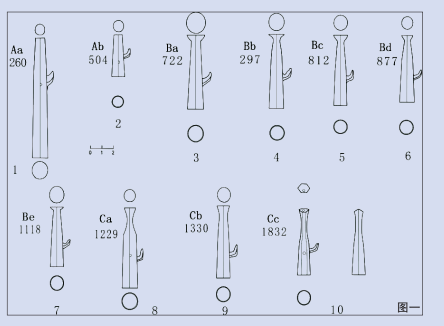
5.7、孔径1.3、壁厚0.1厘米。(图一:9) Cc型,1件。顶部呈六棱形,平底,颈部细长,上细下粗。

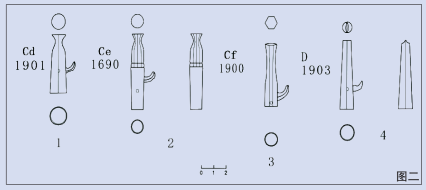
SⅡ:1832,长5.2、孔径1.2、壁厚0.1厘米。(图一:10) Cd型,2件。短筒形,平底,器身短小,颈部细,上细下粗。

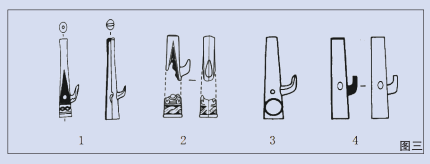
SⅡ:1901,长4.4、孔径1.4、壁厚0.1厘米。(图二:1) Ce型,1件。长筒形,平底,颈部细,器身有多条棱,器身 中部有分阶的鼓节。SⅡ:1690,长5.7、孔径1、壁厚0.1厘米。

Cf型,1件。顶部呈六棱形,器身短小,平底,颈部长,两 端粗,中部细。SⅡ:1900,长4.6、孔径1.1、孔径0.1厘米。(图 二:3)

D型,2件。直筒形,平底,顶部中间凸起有棱,器身上细 下粗。SⅡ:1903,长5.2、孔径1.2、壁厚0.1厘米。(图二:4)







# 对比研究

从数量规模上看,武王墩盖弓帽出土103件,远超战国早中期墓葬。战国早期, 长沙楚墓甲类墓出土少量、信阳楚墓22件、淅川徐家岭10号墓19件;战国中期,包 山2号墓9件、江陵望山一沙冢群墓80件、荆州天星观楚墓16件、荆门左冢楚墓35 件、天门彭家山楚墓29件、淅川徐家岭6号墓32件。而武王墩出土数量无疑彰显出 王级墓葬的礼制规模。

从形制分类上看,武王墩盖弓帽划分为四种类型,种类更丰富,分类更系统 化。而早中期形制相对单一。战国早期:圆管/筒形,上细下粗,颈部较细,对比长沙 楚墓(图三,1)、信阳楚墓、淅川徐家岭楚墓得知。战国中期:包山楚墓、天门彭家山 楚墓(图三,2)为圆筒形平底微束,荆州天星观楚墓(图三,4)呈直筒形,荆门左冢、 江陵望山沙冢楚墓(图三,3)分圆筒细颈型与直筒带孔型两类。至战国晚期的武王 墩,盖弓帽则呈现出明显的类型多样化趋势。

从纹饰风格上看,武王墩盖弓帽普遍素面化,但战国早中期则存在装饰传统。 战国早期,长沙楚墓甲类墓中见绳纹、蝉纹,而信阳楚墓、淅川徐家岭楚墓中盖弓 帽已现素面。战国中期,包山2号墓装饰精美三角云纹,天门彭家山楚墓有丰富纹 饰,常见陶纹、麻点纹、沟曲纹。江陵望山楚墓、荆州天星观楚墓、荆门左冢楚墓、淅 川徐家岭楚墓均为素面。素面开始成为战 国中晚期主流,但包山楚墓等中期高等 级墓仍保留纹饰。

#### 形制延续与创新

武王墩盖弓帽基本延续楚式盖弓帽 的筒形主体、上细下粗、侧带弯钩,类型划 分更细致,反映制造标准化的提升。同时彻 底摒弃纹饰,强化简洁风格,与早中期部分 华丽器形成反差。因此,武王墩盖弓帽具有 继承性与创新性的双重特点。二者共同凸 显战国晚期楚国盖弓帽在礼制规范与工 艺审美上的承古开新

## 晚期"简化"趋势

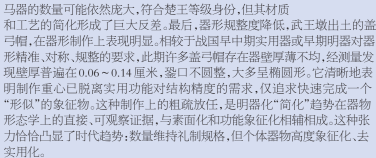
武王墩墓出土盖弓帽的素面主流 化、类型精细化,标志战国晚期楚地高 等级墓车马器的双重演变。象征性简 化,脱离装饰性,转向纯粹功能符号; 制度性强化,通过系统分类与庞大数 量,维系礼制等级表达。既是战国早中 期素面化趋势(如信阳楚墓、江陵望山 楚墓)的延续,也是楚系王权墓葬将 "简化"与"规模"结合至顶峰的体现。

武王墩盖弓帽以空前数量、系统 分类及绝对素面化,在继承楚器基本 形制的同时,凸显战国晚期车马明器 的核心演变逻辑——通过弱化单体装 饰、强调整体规模与制度性分类,实现礼 制象征的层级跃升。这一模式既是楚地素面化 传统的延续,更是王权对"简化"与"体量"双 重符号的极致运用。

## 制度视角下的武王墩盖弓帽

### 明器属性的强化

进入战国中晚期,特别是晚期,高等级贵 族墓葬中随葬的盖弓帽呈现出显著的"明器 化"。车马明器化是指相对于服务现实生活中 的实用车马器具及真实车马而言,在墓葬之 中,区别于实用车马或者代表真实车马而存 在的,包括三个方面:随葬的车马器(实用或 模型)、车马模型、车构件与车马饰件等。这种 趋势在盖弓帽上体现明显:工艺简化,铸造简 单,纹饰简化甚至完全消失,武王墩盖弓帽以 素面为主,细节省略。在如此高等级的楚墓 中,盖弓帽普遍呈现素面,放弃了象征身份 地位的装饰艺术,将"简化"贯彻得相当彻 底。这与早期或同期稍低等级墓葬中可能还 保留一些简单纹饰或更精致工艺的明器形 成对比。复杂的装饰工艺,如错金银、镶嵌大 大减少或消失。其次,功能象征化,器物本身 不再追求实用价值,其存在本身就是一种 "拥有车马"的礼仪性、身份性象征。车马坑 或车马器随葬的核心意义转变为"礼制符 号",而非实际可用的车马。虽然随葬盖弓帽等车



# 等级与礼制的体现

随着社会变革、战争消耗加剧以及礼乐制度的进一步松弛,战国晚 期高等级贵族在维持丧葬礼仪规格时,面临现实压力与观念更新的双 重作用。其结果就是车马随葬的核心等级意义,从追求单件器物的精 美、贵重、实用,转向通过庞大的数量和完整的种类、组合来象征性地 维持礼制规定的"拥有"规模,象征数量与完整性。这一点在武王墩出 土车马器中有很好的印证。武王墩出土车马器物包括车盖、车伞、盖弓 帽等,涵盖了车体构件(盖弓帽代表车盖系统)和马衔、镳、节约、当 卢、络饰、铜泡等马具(衔、镳代表控制马匹的核心组件)等关键类别, 其种类就覆盖了车马运行所需的主要功能性部件。即使这些部件是 素面明器,种类的齐全本身就强烈暗示了墓主人拥有的是"全套"车 马器,而非残缺不全的象征。这满足了礼制对"完备性"的要求。这种 模式是战国晚期社会、经济、军事压力与礼制传统相互碰撞妥协的 独特产物。它既体现了传统礼制的强大惯性,也反映了现实的约 束。武王墩作为楚王墓,是这个时代背景下最高等级墓葬的典型 代表。

# 丧葬观念与生死观的变化

武王墩墓作为迁都后的首座楚王陵,墓主人为楚考烈王熊 完,墓内出土车马器种类完整,宣示"千乘之国"的政治合法性。 而盖弓帽"素简"特征是楚国晚期的丧葬观念"事死如事生"的 简化表达。战国晚期社会动荡,贵族丧葬可能从"厚葬"向"适 度厚葬"转变,盖弓帽的明器化与素简化,既满足"车马随葬" 的传统,象征死者在阴间仍享有相应等级的待遇,又避免过 度消耗资源,反映楚国贵族对"生死平衡"观念的调整。武王 墩墓出土的盖弓帽多与马衔马镳等器物共出,形成"车马 仪仗"的象征性组合。这种组合不再追求真实车马的规模 与繁复,而是通过小型化、模型化的器物,简化车器,模拟 生前场景。这种趋势进一步强化了"象征大于实际"的丧 葬理念,因墨家"节葬"思想的传播,《墨子·节葬下》"天 下失义,后世之君子,或以厚葬久丧以为仁也,义也。言 则相非,行即相反",这种批判厚葬的观念与楚地巫教 信仰的融合,推动了丧葬观念从"厚葬崇奢"向"重魂 轻形"转变。武王墩盖弓帽的素面设计,与南室中大 量简化车马器形成呼应——相较于早期以青铜礼 器彰显身份,晚期更注重通过场景的象征性重构, 满足"事死如事生"的精神需求。这种转变与楚地 "信巫鬼、重淫祀"的文化传统一脉相承,即通过 简化物质载体,强化仪式本身的精神内涵。

综上,武王墩楚墓作为楚王迁都寿春后的 第一任楚王陵寝,所出土的素面盖弓帽及数 量庞大的车马器,构成了极具辨识度的考古 学标识。这种极简风格或与楚国晚期礼制 简化相关,为研究战国晚期楚国的经济状 况与社会心态转变提供了直接物证。

(附记:武王墩考古队领队宫希成、 执行领队方玲慨允使用该批资料,柴政 良博士提出相关修改意见。特此致谢! 作者单位:安徽大学历史学院)



Cc型 1832

Cb型1330

秦都咸阳三号宫殿壁画 (竹叶草图)

秦都咸阳三号宫殿回廊壁画中有一草、一花图,发 掘报告称之为竹子图、梅花图。笔者认为这两幅图可能 与时令节气有关,结合文献有关宫室装饰的记载,应为 竹叶草和花椒子图,略说如下。

先说竹叶草图。竹叶草文献称为"菉"或"荩"。《诗· 卫风·淇澳》"瞻彼淇澳,菉竹猗猗。"孔颖达疏引陆玑 《草木疏》云"有草似竹,高五六尺,淇水侧人谓之菉竹 也。"《说文》"菉,王刍也。"《说文》"荩"字段注"俗名菉 蓐艸、《尔雅》所谓王刍、《诗·淇澳》之菉也。"《唐本草》 卷11"荩草":"此草叶似竹而细薄……荆襄人煮以染 黄,色极鲜好,洗疮有效,俗名菉蓐草。《尔雅》云所谓王 刍者也。"因为竹叶草又名"王刍",图其形于宫廷墙壁 上就是很自然的事了。为什么称为"王刍"呢?早期文献 没有记载,明代学者有两种解释,一说如赵宧光曰"菉, 王刍艸也……草中之王故曰王刍。"另一说如李时珍曰 "此草绿色可染黄……古者贡草人染人,故谓之王刍, 而尽忠者谓之荩臣也。"是说"荩草"是王室宫廷所需的 染料,由地方进贡给周王室,并由周官"染人"收集,进 贡者忠于王室故称"荩臣";王室所需故称"王刍",后世 俗称"帝王草"。

明确记载用"菉竹"装饰宫室的是屈原《离骚》"薋 菉葹以盈室兮,判独离而不服。"王逸注"薋,蒺藜也; 菉,王刍也;葹,枲耳也……三者皆恶草,以喻谗佞盈满 于侧者也……女嬃言众人皆佩薋、菉、枲耳,为谗佞之 行,满于朝廷而获富贵;汝独服兰蕙,守忠直,判然离别 不与众同,故斥弃也。"明毛晋曰"《卫风》引以为首,盖 必嘉草也;而《离骚》云'薋菉葹以盈室兮,判独离而不 服',以三者皆恶草,与《卫风》相反,《诗》《骚》所取,各 有义耳。"秦宫壁画应是以"菉竹"为"嘉草"而装饰后宫 的,与《卫风·淇澳》的寓意相同。

"菉竹"与时令有关,见《楚辞·招魂》"献岁发春兮 汩吾南征, 菉苹齐叶兮白芷生。"朱熹《楚辞集注》"献 岁,言岁始来进也。"《九章·思美人》"开春发岁兮,白日 出之悠悠。"冯衍《显志赋》"开岁发春兮,百卉含英;甲 子之朝兮,汩吾西征。"《史记·历书》"昔自在古,历建正 作于孟春,于时冰泮发蛰,百草奋兴。"《大戴礼记·诰 志》作"于时冰泮发蛰,百草权舆。"由此可

知,"菉苹齐叶"是孟春时节"百草 奋兴"中的一种,是"开春发 岁"或者"开岁发春"的标 志性物候现象,故秦宫 装饰此类图像,作为 "春宫"的象征。

再说花椒子图。 屈原《楚辞・湘夫 人》"荪壁兮紫坛,播 芳椒兮成堂。"王逸注 "以荪草饰室壁……布 芳椒于堂上。"《汉官仪》曰 "椒房以椒涂壁取其温也。 东晋《服椒诀》云"椒……其气 馨香……芳草之中,功皆不及。" "椒房"最早见载于吴王夫差安置西



施的"椒花之房"。晋王嘉《拾遗记》载"越又有美 女二人,一名夷光(西施),一名修明(郑旦),以贡于吴,吴处之以椒华之房, 贯细珠为帘幌。"汉代后妃居住的宫殿称为"椒房殿",《三辅黄图》卷3"椒房 殿在未央宫。"又《三辅黄图》曰"长乐宫有椒房殿。""椒房"的寓意,一说取花 椒多子、寓子孙繁衍。《后汉书·第五伦传》"椒房之亲",李贤注"后妃以椒涂 壁,取其繁衍多子,故曰椒房。"一说以椒涂室可以保暖,《三辅黄图》卷3载 "温室殿,武帝建,冬处之温暖也。《西京杂记》曰'温室以椒涂壁'。"一说以椒 涂壁取其蔓延、芬芳、温暖、除恶气等多重含义。如应劭《汉宫仪》"皇后称椒 房,取其实蔓延盈升;以椒涂室,取温煖、除恶气也。"《三辅黄图》卷3"椒房殿 在未央宫,以椒和泥涂,取其温而芬芳也。"明毛晋《陆氏诗疏广要》卷上之下 "汉室皇后称椒房,取其实曼延盈升,以椒涂壁,亦取其温暖,故长乐宫有椒 房殿。"《汉书·车千秋传》颜师古注"椒房,殿名,皇后所居也,以椒和泥涂壁, 取其温而芳也。"这提醒我们,应该对秦宫壁画的涂层进行取样分析,看看是 否包含有花椒籽成分。

更直接的证据是,这幅图画的不像梅花,而像文献记载的"椒子"。梅花作 五瓣形,所谓"窗外一株梅,寒花五出开"(唐杨炯《梅花落》);《韩诗外传》曰"凡 草木花多五出,雪花独六出。"可以肯定这画的不是花瓣而是籽实。《诗·唐风· 椒聊》曰"椒聊之实,蕃衍盈升"。《本草纲目》卷32"蔓椒"条李时珍《集解》引 "《尔雅》云'椒、榝,醜林',谓其子丛生也。"《说文》"材"字段注引"陆机云'椒榝 之属,其子房生为核'……今俗语谓繁多丛聚曰一样,椒子每样数十百颗,诗人 言其盛,则曰每梂将盈升。"细数一下,此图中"丛聚"在一起的籽实为42颗,符 合"椒子每梂数十百颗"的特征。

"椒子"与岁首春节有关。《荆楚岁时记》载"正月一曰……进椒柏酒。"晋董 勋云"俗以岁首用椒酒……亦一时之礼,故于此日采椒花以贡尊者。"崔寔《四 民月令》曰"正月之朔是谓正曰……子妇曾孙各上椒酒于家长,称觞举寿欣欣 如也。"边让《章华台赋》"椒酒渊疏",李贤注"椒酒,置椒酒中也。"《九歌·东皇 太一》"奠桂酒兮椒浆。"洪兴祖《楚辞补注》引"《汉乐歌》曰'奠桂酒,勺椒浆', 《周礼》'四饮之物,三曰浆'。"《周礼·酒正》郑玄注"浆亦是酒类。"《本草纲目》 卷25"酒·附诸药酒方":"椒柏酒,元旦饮之,辟一切疫疠不正之气。除夕以椒三 七粒,东向侧柏叶七枝,浸酒一瓶饮。"饮椒酒的习惯最早可以追溯到新石器时 代,例如仰韶文化庙底沟类型彩陶盆、彩陶钵的肩腹部常见装饰一种花叶纹, 器型为大口、曲腹、小平底,可能是酿酒时糖化用的器具。这些花叶图案或称

为"玫瑰花"或称为"圆点勾叶纹",可能就是"花椒图",与"花椒酒"有关。 岁首发春,百草奋兴,菉苹齐叶,献花进酒等等,与时令节气密切相关, 它的背后隐含着原始的物候历。作为"春节"的物候,菉竹与椒子出现在秦 国后宫的壁画中,种种意涵大都符合"春宫"的功能定位,因此对于这一现 象,我们可以给出功能主义的解释。如果解释为"竹、梅图",就很勉强了。 虽然"菉竹""椒子"等物候并未载入后来儒家规范的"七十二候"之中, 但我们爬梳整理相关文献材料,还是能找到它们与时令有关的蛛丝马 迹。"功能主义"的解释适用于人类文化的普遍现象,但"时令节气"则 是中国传统文化的内涵,有丰富的文献材料可以引据,这是我们对 出土实物图像进行解释时应该加以注意的。

(作者单位:北京师范大学文理学院)